
Medien-Praxis – Māori – Museum  

  

He tangata, he tangata, he tangata  

Zu Gottfried Lindauers Māori-Portraits in der Alten Nationalgalerie  

 

Gehören die Māori-Portraits von Gottfried Lindauer nicht ins Ethnologische Museum 

nach Dahlem? ─ Ein guter Freund am Telefon fragte am Sonntag nach, als ich ihm 

erzählte, dass ich am Dienstag zum Sonnenaufgang um 7:36 Uhr zur Pressekonferenz in 

die Alte Nationalgalerie auf der Museumsinsel und nicht nach Dahlem gehen werde. Eine 

Kuratorinnen Laune etwa? Oder mehr? ─ Die Presse- und Medienvertreter sowie Udo 

Kittelmann, Direktor der Nationalgalerie, und andere warteten also draußen vor dem 

Eingang zum tempelartigen Hort der deutschen und europäischen Kunst des 19. 

Jahrhunderts im Morgengrauen. Schließlich traten Patu Hohepa und Elizabeth Ellis, 

Vorsitzende von Haerewa, in traditionelle Umhänge der Māori gehüllt, vor die Tür,  

begrüßten die Pākehā und baten sie hinein.  

 



Pākehā nennen Māori, die vor ca. 800 Jahren Neuseeland besiedelten, die späteren 

Kolonisatoren aus Europa. Und die Presse-Pākehā taten, was sie immer tun im 

Wettbewerb um die besten Bilder. Ein Gerangel und Gedränge um die besten Plätze für  

geldwerte Fotos. Traditionell gekleidete, mit Federn geschmückte und mit moko 

(Tätowierungen) versehene Māori-Männer geleiteten den Medientross, die Māori-

Delegation und die Kunsthistoriker singend, ein Tritonshorn blasend und tanzend über die 

imposanten Freitreppen der Alten Nationalgalerie hinauf in das III. Geschoss mit den 

Werken von Caspar David Friedrich und Karl Friedrich Schinkel im Mittelsaal und den 

Māori-Portrait von Gottfried Lindauer sowie Fotografien von diesen aus dem 19. 

Jahrhundert herum. Durch die Zeremonie führten die Māori ihren kulturellen Umgang mit 

den Gemälden, die niemals zuvor Neuseeland verlassen hatten, ihre Medien-Praxis vor.  

 

Der Zeremonie, die mit großem Ernst und Konzentration von den Māori durchgeführt 

wurde, kann gar nicht genügend Aufmerksamkeit geschenkt werden. Was sich nur 

schwer in Worte fassen lässt und leicht missverständlich werden kann, ja, dies sicher 

durch Pākehā-Medien werden wird, ist von den Künstlern und Wissenschaftlern der 

Haerewa Organisation als Abgesandte  und Berater der Auckland Art Gallery Toi o Tāmaki 

geradezu Lebenspraxis und –inhalt. Auf der Pressekonferenz formulierte Ngahiraka 

http://www.aucklandartgallery.com/


Mason, indigene Kuratorin für Māori-Kunst in der  Auckland Art Gallery Toi o Tāmaki, 

dass ihre Arbeit im Museum für sie nicht nur ein Job, sondern Leben(spraxis) sei. Die 

Zeremonie, die vom Verein der Freunde der Nationalgalerie e.V. bereits mit einem Video 

bei YouTube online gestellt worden ist, muss als kulturelle Praxis im Umgang mit Bildern, 

insbesondere den Gemälden Gottfried Lindauers verstanden werden. Und das ändert 

alles.  

 

Die Maori-Portraits von Gottfried Lindauer in der Auckland Art Gallery Toi o Tāmaki 

sind zahlreich. Für die Ausstellung in der Alten Nationalgalerie wurden immerhin 49 der 

79 Kunstwerke von Gottfried Lindauer nicht nur ausgeliehen, wie es im internationalen 

Ausstellungsbetrieb üblich ist, sondern wie lebende Personen begleitet. Die Gemälde, Öl 

auf Leinwand, sind nicht nur Bild oder Abbild der Vorfahren, wie es europäische Praxis 

ist, vielmehr werden sie durch eine umfangreiche Praxis zu spirituellen Verwandten. 

Diese kulturelle Praxis ist tief in die Kunst- und Medienpraxis der Māori eingeschrieben, 

worauf zurückzukommen sein wird. Gottfried Lindauer verwendete seinerseits eine 

durchaus hybride Medien-Praxis bei der Produktion seiner Māori- und wohl auch anderer 

Portraits. Denn er produzierte seine Portraits zeitweilig als Photograph und Maler 

geradezu seriell. Es sollen laut Fachliteratur „etwa tausend Portraits … von Pākehā“ und 

hochrangigen Māori, „rangatira angefertigt“ worden sein.i[1]  

https://www.youtube.com/watch?v=wJG9Hbtz-80
https://www.youtube.com/watch?v=wJG9Hbtz-80
http://www.aucklandartgallery.com/the-collection/browse-artists/2164/gottfried-lindauer


 

Das künstlerische Werk von Gottfried Lindauer (1839-1926) ist auf unauflösbare und 

zugespitzte Weise mit den Fragen des Wissens und der Medien im 19. und 20. 

Jahrhundert verknüpft. Deshalb vor allem ist die Alte Nationalgalerie der passende Ort 

für die Ausstellung der Māori-Portraits. Nahezu alle drängenden und schwierigen Fragen 

der Kunst und ihrer Produktion im 19. Jahrhundert, die von anderen Künstlern in der 

Alten Nationalgalerie u. a. angesichts der Erfindung der Photographie im Jahr 1839, 

Lindauers Geburtsjahr, diskutiert und entschieden werden, beispielsweise um den 

Künstler als subjektive Autorität des Bildes in der Malerei zu retten, werden von Gottfried 

Lindauer seit ca. 1874 in Neuseeland auf andere (technische) Weise gelöst.  



 

Das Werk Gottfried Lindauers und seine Māori-Portraits sind am anderen Ende der Welt, 

unter 25 Stunden per Flug ist es nicht zu erreichen, in Neuseeland außerordentlich gut 

erforscht und auf lindaueronline.co.nz im Internet dokumentiert. In Europa allerdings war 

und ist Gottfried Lindauer bisher nicht oder eher als Ethnologe bekannt geworden, was 

sicher zu einem entscheidenden Teil daran liegt, dass das andere Ende der Welt für 

Europa kaum eine andere Rolle als die einer schon exklusiven Urlaubsdestination und 

Filmkulisse für Herr der Ringe spielt. Während im Vereinigten Königreich die Royals 

wenigstens gelegentlich in Neuseeland vorbeischauen müssen, was dann in Deutschland 

als Exotismus in Gelben Blättern berichtet wird, liegt soweit vom Schuss, dass Angela 

Merkel auf ihrer Reise zum G20-Gipfel in Brisbane kurz für einen Tag am 14. November 

in Auckland vorbeischaute. Die Māori-Delegation und Rhana Devenport, Direktorin der 

Auckland Art Gallery Toi o Tāmaki, waren da schon in Berlin. 

http://www.lindaueronline.co.nz/artist/the-artist-gottfried-lindauer


 

Die globale Verfügbarkeit der Māori-Portraits im Internet und die Praxis, die die Māori 

ihnen zuwenden, klaffen auseinander. NIGHT OUT @ BERLIN trägt dem 

Auseinanderklaffen im Layout dieser Besprechung dadurch Rechnung, dass keine 

Portraits als Einzelbilder veröffentlicht werden, sondern nur im Kontext der Praxis durch 

die Māori-Delegation als Begleiter der Reisenden. Dies geschieht umso mehr, als Medien 

und Wissen bzw. Wissenschaft immer und vor allem von den Praktiken abhängig sind und 

nur dadurch produziert werden. Mit dem exzellenten Artikel Die „wahren Bilder“ des 

Gottfried Lindauer – Von Medienwechseln und Wiederholungsmustern ii[2] von Annette 

Tietenberg im Katalog zur Ausstellung lässt sich entfalten, wie die Māori ihre Medien-

Praxis der moko (Tätowierungen) in die gemalten Portraits ihrer Ahnen übertragen, 

obwohl sie diesem Aspekt nicht so viel Aufmerksamkeit schenkt. 



 

Die Beweggründe, weshalb Gottfried Lindauer aus Pilsen im damaligen Böhmen, heute 

Tschechien, am 11. April 1874 im Hamburger Hafen auf der „Reichstag“ nach Neuseeland 

einschiffte, sind nicht geklärt. Die Geschichte wird in mehreren Versionen überliefert. 

Jedenfalls kommt ein Schiff namens „Reichstag“ nach knapp vier Monaten am 6. August 

1874 laut New Zealand Immigration Service in Wellington an.iii[3] (Von Wellington nach 

Auckland auf der Nordinsel Neuseelands sind es heute 650 km mit dem Auto.) Annette 

Tietenberg knüpft an die Erzählung an, dass Lindauer „von einem Zeitungsartikel“ 

angeregt, „17 Jahre bevor Paul Gaugin nach Tahiti aufbrach“, gezielt sozusagen auf der 

Suche nach neuen Bildern aufgebrochen sei.iv[4] Der in Wien ausgebildete Auftragsmaler 

und Photograph Gottfried Lindauer, der zwischenzeitlich wieder in Pilsen gearbeitet hatte, 

hätte demnach eine viermonatige, sicherlich nicht ungefährliche Schiffsreise nach 

Neuseeland angetreten, um Bilder von Natur und Menschen eines der entlegensten 

Winkel der Erde zu machen.  

http://muse.aucklandmuseum.com/databases/librarycatalogue/80898.detail?keywords=New%20Zealand%20Immigration%20Service%20Passenger%20lists,%201871-1888%20microfilm


 

Die neuen Bilder und Erzählungen des Gottfried Lindauer, die er im Alter von 34 Jahren 

von Europa nach Neuseeland mitnimmt, während bereits eine beträchtliche 

Industrialisierung durch Dampfmaschinen, Lokomotiven sowie kombinierten Dampf- und 

Segelschiffenv[5] Fahrt aufgenommen hat, verknüpfen das Medium Photographie mit der 

Malerei. Diese Verknüpfung der Modi von Malerei und Photographie wird von Annette 

Tietenberg genau herausgearbeitet. Lindauer schätzte die Fotografie „nicht nur als 

Entwurfstechnik, sondern auch als Produktionsmittel“, indem er „Episkope 

beziehungsweise Diaprojektoren“ einsetzte, „um die fotografischen Vorlagen als Lichtbild 

auf die Leinwand zu werfen und mechanisch zu übertragen“ (S. 53). 



 

Doch gleichzeitig oder komplementär scheut sich Lindauer nicht, zur Erzeugung von 

Wahrheit und Lebensechtheit, Tote mittels Photographie und Malerei zum Leben zu 

erwecken, wie sich an dem Portrait von Tomika Te Matuvi[6] entwickeln lässt. Tomika Te 

Matu war bereits vor Lindauers Eintreffen in Neuseeland 1867 verstorben. Lindauer hatte 

ihn also niemals lebend zu Gesicht bekommen. Wie MN in der Besprechung des Portraits 

vorschlägt, diente ihm ein kleines Foto oder eine (Negativ-)Glasplatte des Aucklander 

Fotografen John Nicol Crombie (1827-1878) zur Produktion des Gemäldes.vii[7]  



 

Für das Portrait sind drei Produktionsebenen entscheidend. Erstens wird das schwarz-

weiße oder sepia-farbige Foto, die Projektion aus Licht und Schatten mittels der Ölfarbe 

farbig. Zweitens verwendet Lindauer für die Darstellung der moko (Tätowierungen) nicht 

nur besondere Sorgfalt hinsichtlich des einzigartigen Ornaments, vielmehr noch wird die 

Dreidimensionalität hinsichtlich Ritzungen und Falten im Gesicht geradezu hyperreal 

durch Farbabstufungen ausgearbeitet. Und drittens bekleidet er auf dem Brustbild 

Tomika Te Matu mit einem kahu kuri (Umhang aus Hundefell), während ihn die 

Fotografie in europäischer Kleidung abgebildet hatte. Die Projektionen finden damit gleich 

auf mehreren Ebenen der Produktion statt.   



 

Oft ist es gerade der besonders feine Detailreichtum beispielsweise in der Ausmalung 

der kākahu (Umhänge), die erstens kaum von den Fotografien herrühren können und 

zweitens nicht einmal in den Fotografien für den Katalog sichtbar werden. Insofern ist es 

nicht ganz unproblematisch, wenn Annette Tietenberg mit der Formulierung schließt, 

dass sich die „„wahre(n) Bilder“, …, ganz ohne Zutun des Malers, wie von selbst 

geschaffen“ hätten. (S. 57) Selbst wenn Gottfried Lindauer sich in der Produktion der 

hyperrealen „wahren Bilder“ subjektiv nicht eingebracht hat, kann doch nicht außer Acht 

gelassen werden, dass die medial hybride Produktionsweise Entscheidungsprozesse 

erforderte beispielsweise in der Wahl eines Pinsels für die Herstellung der Fransen, 

Federn oder Felle der kākahu. Sie werden durch die Malerei „wahrer“, als sie jemals in 

der Wirklichkeit hätten beobachtet werden können.   



 

Die Materialien und Maltechniken von Gottfried Lindauer sind bis hin zu Infrarot gut 

erforscht. Sein Realismus, wenn man denn von Realismus sprechen will, wird durch 

ebenso feingliedrige Detailherstellung wie Unschärfe erzeugt, wie beispielsweise Fig. 15 

Whitora Te Kumete detail of eye auf lindaueronline zeigt. Mikroskopische Verästelungen 

von Äderchen am Auge werden im gleichen Farbton wie die „besonders 

plastisch(en)“viii[8] Gesichtstätowierungen gemalt. Gerade die mikroskopischen 

Äderchen erzeugen hier eine Unschärfe, die gleichzeitig einen realistischen Effekt 

erzeugt, obwohl zu bezweifeln wäre, dass diese Äderchen in Wirklichkeit oder der Realität 

jemals vorhanden gewesen wären. Doch sie erzeugen eben den Effekt von Realität und 

Lebendigkeit.      

http://www.lindaueronline.co.nz/artist/the-materials-and-techniques-of-gottfried-lindauer
http://www.lindaueronline.co.nz/artist/the-materials-and-techniques-of-gottfried-lindauer


 

Doch ein anderer und weiterer Aspekt ist für die Medien-Praxis der Māori wichtig. Annette 

Tietenberg geht ausführlich für ihre Argumentation auf die moko als Ornamente ein. 

Ornamente sind in der Diskussion um das (Künstler-)Subjekt wichtig, wie sie 

beispielsweise mit einer Polemik des Wiener Architekten und Kulturkritikers Adolf Loos 

von 1908 ausführlich darlegt. (S. 55/56) Das Ornament gefährdet als wiederholbares 

Motiv auch das (Künstler-)Subjekt, dient als Tätowierung sowohl der Wiedererkennung in 

einer Gruppe oder Gesellschaft und kann als Klassifizierung angesehen werden, wie es 

Adolf Loos den Papua als Wilde, den Arbeitern, insbesondere Hafenarbeitern ebenso wie 

Seeleuten und in Anknüpfung an Cesare Lombrosos L’Uomo delinquente (1876) den 

Verbrechern sowie am anderen Ende Gesellschaft dem Adel zuschreibt. Ornament und 

Tätowierung als häufig schmerzhafte, sichtbare Einschreibung bzw. Einritzung des 

gesellschaftlichen Status in den Körper gelten Adolf Loos als bekämpfenswerte Praxis.   



 

In ihrer Dauerhaftigkeit und Wiederholbarkeit sind die ornamentalen Tätowierungen als 

moko auch ein Moment des Todes und der Toten im Leben. Sie zeichnen den Körper und 

zeichnen ihn aus. Sie können ergänzt, aber kaum gelöscht werden. Sie halten im 

Ornament und seiner Regelhaftigkeit auch etwas fest, das genealogisch auf die Ahnen, 

also Toten verweist. Im moko werden die Toten quasi lebendig. Während die Māori bei 

Lindauers Eintreffen bereits eine Christianisierung, in der das Verhältnis von Tod und 

Leben anders geregelt wird, erfahren hatten, kehrt in und mit den moko gerade eine 

andere, vielleicht animistisch zu nennende Praxis von Leben und Tod wieder. Die Toten 

leben nicht zuletzt mit den moko als Bildern im Gesicht weiter. Diese kulturelle Praxis, 

die eben nicht nur Genealogie im europäischen Modus betreibt, wird nicht zuletzt mit den 

Photographien der Ahnen und den taonga (Erbstücke des Stammes) in der tangi 

(Trauerfeier) für Hemi Matenga noch 1912 im Photostudio Tyree zum Bild.ix[9] 



 

Für die Māori sind es gerade die moko, die die Bilder in ihrer Rückbezüglichkeit auf die 

Toten lebendig machen. Weil die moko nicht als Entwertung wie bei Adolf Loos gesehen 

werden, sondern den Wert als Rang der rangatari (ranghöchste Māori) ausmachen, 

bedarf es keiner Verdrängung der Toten. Denn die Toten leben unter den Lebenden in 

Gemeinschaftshäusern fort. Die Medien-Praxis im Visuellen verkoppelt so gerade das 

Unsichtbare der, wenn man so will, Geister, mit dem Sichtbaren des moko. Gerade in der 

europäischen Moderne wird die Verbannung der Geister aus dem Leben ebenso zum 

Problem wie zum Programm.   



 

Die Gesichter mit ihren tā-moko sind mehr als ein Gesicht. Sie sind immer schon 

Gesichter der Anderen und Toten. Sie sind Maske und Gesicht zugleich, wie es mit der 

Lebendabformung des Te Taupua Te Whanoa vom Stamm der Ngāti Whakaue durch 

George Greys 1853 hinüberwinkt.x[10] Die Legendabformung in ihrer unheimlichen 

Lebendigkeit verwischt eben auch die Grenze zwischen Leben und Tod oder holt als 

Praxis den Tod ins Leben. Das lebendige Gesicht mit den tā-moko wird allererst durch die 

Toten lebendig. Das dreht die europäische Praxis des Bildes, in der es darum geht das 

Leben im Abbild festzuhalten, geradewegs um.  



 

Obwohl Gottfried Lindauers Māori-Portraits heute in der Auckland Art Gallery Toi o 

Tāmaki hängen und bereits im 20. Jahrhundert den Eingang in eine öffentliche 

Kunstsammlung fanden, entziehen sie sich doch dem Modus des Museums und der 

Musealisierung als eine Praxis der Klassifizierung und der Abtötung wie sie nicht zuletzt 

im tempelartigen Bau der Alten Nationalgalerie nach Plänen des Schinkel-Schülers 

Friedrich August Stüler hinüberwinkt. Mit den ethnologischen Museen des 19. und frühen 

20. Jahrhunderts wird gerade den Sammlungen der Māori-Schätze das geisterhafte 

Leben ausgetrieben. Sie wurden abgetötet, weil sie verkauft, verwertet und der Praxis 

der Māori entrissen wurden. Das lässt sich selbst heute noch im Ethnologischen Museum 

Dahlem beobachten. Die Reihungen und Ensemble der ethnologischen Sammlungen 

entschälen die Gegenstände der Praxis und überführen sie in eine andere Praxis der 

Wissensgenerierung.   

http://www.smb.museum/museen-und-einrichtungen/ethnologisches-museum/home.html
http://www.smb.museum/museen-und-einrichtungen/ethnologisches-museum/home.html


 

„He tangata, he tangata, he tangata“ ist die in der Sprache der Māori sprichwörtliche 

Antwort auf die Frage „He aha te mea nui o te ao“, was sich ins Deutsche mit „was ist 

das Wichtigste auf der Welt“ übersetzen lässt. Doch anders als in der ausbeuterischen 

Hybris des Menschen nach europäischer Praxis vor allem im 19. Jahrhundert, als der 

Europäer sich sein Menschenbild klassisch nach der Antike schuf, um alle anderen 

Menschen auszugrenzen und auszubeuten, gibt die Antwort „Es ist der Mensch Es ist der 

Mensch Es ist der Mensch“xi[11] einen Wink auf den Respekt vor den lebenden und den 

toten Menschen.   

  

Torsten Flüh  

  

Gottfried Lindauer  

Die Māori-Portraits  

Alte Nationalgalerie  

Museumsinsel  

http://www.smb.museum/museen-und-einrichtungen/alte-nationalgalerie/ausstellungen/ausstellung-detail/gottfried-lindauer.html
http://www.smb.museum/museen-und-einrichtungen/alte-nationalgalerie/ausstellungen/ausstellung-detail/gottfried-lindauer.html


bis 12. April 2015    

  

Katalog zur Ausstellung  

Ein ausführliches Buch,  

herausgegeben von Udo Kittelmann und Britta Schmitz,  

erscheint begleitend zur Ausstellung auf Deutsch/Englisch im  

Verlag der Buchhandlung Walther König, Köln   

ISBN 978-86335-630-9   

Alle Porträts werden ganzseitig abgebildet und   

jeder Dargestellte ausführlich vorgestellt.   

Preis der Museumsausgabe: 40 Euro  

 

Bildungs- und Vermittlungsprogramm zur Ausstellung 

______________________________________________ 

 
Tags : Medien-Praxis . Maori . Museum . Alte Nationalgalerie . Gottfried Lindauer . Ethnologisches 
Museum . moko . he tangata . Pakeha . Zeremonie . Praxis . Wissen . Neuseeland . Bilder . 
Photographie . Tätowierung . Leben . Tod . Lebensechtheit . Malerei . Detail . Ornament . Gesicht . 
Subjekt . Künstler  
 

 
i[1] Tietenberg, Annette: Die „wahren Bilder“ des Gottfried Lindauer – Von 
Medienwechseln und Wiederholungsmustern. In: Kittelmann, Udo; Schmitz, Britta: 
Gottfried Lindauer. Die Māori-Portraits. Köln 2014. Endnote 3 S. 57  
ii[2] Ebenda S. 50-59 
iii[3] Anm.: Für das Jahr 1874 wird keine Ankunft der „Reichstag“ aus Hamburg in 
Queensland, Australien, verzeichnet. Allerdings war die „Reichstag“ aus Hamburg am 18. 
Juli 1873 in Maryborough im Nordosten Australiens angekommen. Sie hatte am 14. April 
1873 in Hamburg laut Queensland Migrant Shipping abgelegt. Die Ähnlichkeit des 
Ablegedatums von 1874 mit dem von 1873 legt nahe, dass die „Reichstag“ als 
Auswandererschiff planmäßig nach Australien und Neuseeland fuhr.     
iv[4] Tietenberg, Annette: … S. 51 
v[5] Anm.: Die „Reichstag“ wird in ihrer Technik mit den Korvetten der Ariadne-Klasse 
gewesen sein, die seit 1868 in Danzig gebaut werden. Dampfmaschine und Vollschiff-
Takelung gehörten zur Ausstattung.  
vi[6] A.a.O. Katalog S. 101 
vii[7] Ebenda S. 100 
viii[8] Schmitz, Britta: White Cloud Travelling. In: Kittelmann … S. 35 
ix[9] Vgl. dazu: Baker, Matiu: He kanohi kitea Abbilder der Māori. In: Kittelmann … S. 64 
x[10] Vgl. ebenda S. 61 
xi[11] Ellis, Elizabeth: Te Kawenga Māori Die spirituelle Reise der Māori. In: Kittelmann … 
S. 19 

http://www.gottfriedlindauerinberlin.de/index.php?id=1974
http://www.gottfriedlindauerinberlin.de/index.php?id=1977
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Medien-Praxis
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Maori
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Museum
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Alte+Nationalgalerie
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Gottfried+Lindauer
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Ethnologisches+Museum
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Ethnologisches+Museum
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/moko
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/he+tangata
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Pakeha
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Zeremonie
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Praxis
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Wissen
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Neuseeland
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Bilder
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Photographie
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/T%c3%a4towierung
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Leben
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Tod
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Lebensechtheit
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Malerei
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Detail
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Ornament
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Gesicht
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/Subjekt
http://nightoutatberlin.jaxblog.de/?tag=/K%c3%bcnstler
http://members.iinet.net.au/%7Eperthdps/shipping/mig-qld2.htm

